
101

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

Ética e Cidadania para a Construção do Sentido  
de Humanidade em África 

Arminda Fernando Filipe[1]

akilf.filipedct@gmail.com 

Resumo: O presente artigo aborda a educação ética e a cidadania como 
dimensões complementares na fundamentação do modo de sentir, pensar e agir 
do cidadão africano face aos desafios sociais que se lhe impõem. Tem como 
objectivo despertar nos africanos a ética da neutralidade nas abordagens político- 
-sociais. Tendo em consideração de que a atitude e a acção do Homem africano 
devem estar fundamentados numa educação ética e social, a educação Ubuntu 
e Ondjango deverão constituir-se como os modelos e as linhas orientadoras que, 
em parceria com os melhores modelos internacionais, deverão determinar os 
modelos de educação para a construção do homem e o bem-estar dos cidadãos[2]. 

Palavras-chave: Ética; Cidadania; Reconstrução; Sentido; Humanidade; 
Espaços. 

Ethics and Citizenship for Building a Sense of Humanity in Africa
Abstract: This article deals with ethical education and citizenship as 
complementary dimensions in the foundation of the way African citizens 
feel, think and act in the face of the social challenges they face. It aims to 
awaken in Africans the ethics of neutrality in political and social approaches. 
Bearing in mind that the attitude and action of African man must be based on 
an ethical and social education, Ubuntu and Ondjango education should be 
the models and guidelines which, in partnership with the best international 
models, should determine the models of education for the construction of 
man and the well-being of citizens. 
Keywords: Ethics; Citizenship; Reconstruction; Meaning; Humanity; Spaces. 

[1]  Filósofa, Investigadora e Docente do Instituto Superior de Ciências de Educação do Uíge 
(ISCED – UÍGE). 
[2]  A autora escreve segundo a antiga ortografia portuguesa.

PHILOROSAE – Revista de Filosofia e Cultura. Centro de Estudos de Cultura e Artes (CECA) da Universidade 
Nacional de Timor Lorosae. N.º 4, janeiro de 2025. pp. 101-126. E-ISSN: 3005-7760. ISSN: 2789-1658



102

Nota Introdutória 
O estudo reflecte sobre a concep-

ção da Ética e da cidadania como fios 
condutores na construção dos dife-
rentes espaços em África, de modo 
a tornar o continente africano mais 
habitável e sustentar os seus sistemas 
políticos numa visão voltada para a 
construção do bem comum. Esta re-
flexão tem como objectivo despertar 
nos africanos a ética da neutralidade 
nas abordagens de situações político-
-sociais. Aborda a questão da ética 
e da cidadania, daí ser importante 
desconstruirmos a ideia geral que o 
substancia em três partes, para faci-
litar a compreensão racional, ético e 
político do cidadão. 

A primeira parte, incide sobre a 
ética do Ubuntu por ser um princí-
pio ético e teórico da filosofia africa-
na. A segunda parte, fala da educa-
ção ética do cidadão e cidadania em 
diferentes espaços. A educação ética 
do cidadão é a complementaridade 
da fundamentação do seu modo de 
sentir, pensar, agir face aos desafios 
sociais que se lhe impõem. A tercei-
ra parte, aborda o cidadão e o seu 
agir político enquanto um ser activo  
e participativo nas questões sociais. 
A atitude e a acção do homem de-
vem estar fundamentados na sua 

educação ética e social. O agir do  
cidadão consciente deve ser um agir 
socialmente educado, porque a edu-
cação social deve ser a chave que 
determina os valores que norteiam 
qualquer modelo de educação que 
uma sociedade implementa para a 
construção do homem e do bem-
-estar dos cidadãos, pois, o bem da 
educação deve humanizar o homem 
ao torná-lo um ser ético na sua prá-
xis social. 

Ética do Ubuntu e cidadania 
Considero o meu contacto com 

a realidade do Ondjango como um 
momento decisivo para uma mo-
vimentação na construção de uma 
filosofia africana com o pendor do 
espaço público. Na verdade, “um dos 
primeiros princípios da ética Ubuntu 
é a libertação do dogmatismo. É fle-
xibilidade orientada para o equilíbrio 
e para a harmonia no relacionamento 
entre seres humanos, e entre os últi-
mos e o mais abrangente ser-sendo 
ou natureza” (Ramose, 2002, p. 4), 
por ser uma concepção que exprime a 
filosofia praticada pelos povos Bantu.  
O Ubuntu, sendo um princípio éti-
co e teórico da filosofia africana, é 
uma criação humana que traduz a di-
mensão cultural dos valores africanos 



103

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

para assegurar a vida em comunidade  
e emancipá-la de todo o tipo de agres-
são de pensamento imposto e, assim, 
estimular e preservar a produção filo-
sófica rigorosa, crítica e sistemática. 
Augustine Shutte, ao reflectir sobre a 
ética do Ubuntu, aponta o seguinte 
argumento: 

Ubuntu significa humanidade.  
O conceito de Ubuntu encorpa um 
entendimento do que é ser humano 
e o que é necessário para que os seres 
humanos cresçam e encontrem satis-
fação. É um conceito ético e expressa 
uma visão do que é valioso e do que 
vale a pena na vida. Essa visão está 
enraizada na história da África (Shu-
tte, 2001, p. 10). 

Este argumento apresenta a ideia 
da satisfação na comunidade colecti-
va, na medida em que valoriza o in-
divíduo, dando, assim, uma abertura 
para a participação do indivíduo no 
colectivo e o colectivo no individual. 
Neste sentido, o Ubuntu expressa o 
mais profundo sentimento do africa-
no em relação aos seus semelhantes 
na comunidade a que pertence, pro-
clamando, desse modo, uma “filoso-
fia do nós” que estabelece o senso de 
humanidade para todos. Este senso 
começa nas famílias, entre irmãos, 
pais e filhos, tios e sobretudo, avôs 

e netos, ou seja, se funde na dimen-
são do conceito alargado da família 
e, posteriormente, o mesmo se funde 
em toda sociedade. Para os africanos, 
defende Ramose (2002, p. 8), a famí-
lia “é governada por uma das máxi-
mas éticas de ubuntu, a saber, motho 
ke motho ka batho”. Na verdade, o 
filósofo sul africano destaca a impor-
tância desta máxima: 

Esta máxima realça a importância 
vital do reconhecimento e respeito 
mútuos, completado pelo cuidado e 
partilha recíprocos na construção de 
relações humanas. De acordo com 
este entendimento de família, é an-
tiético reter ou negar botho/ubuntu a 
um membro da família, em primeiro 
lugar, e à comunidade, em geral. Em 
outras palavras, a caridade começa 
em casa (Ramose, 2002, p. 8). 

Esta máxima estabelece, de manei-
ra razoável, uma forma de subsistir e 
um modo de vida eticamente aceitá-
veis entre os membros de uma famí-
lia ou da comunidade, encontrando 
uma solução para cada desafio ou 
problema, recorrendo ao diálogo e ao 
respeito mútuos. 

Efectivamente, o Ubuntu aparece 
como uma visão filosófica que revela 
a ideia do que é comum a todas as 
pessoas. É uma maneira de se viver 



104

de forma justa, pensando no tu e no 
nós, é uma possibilidade de existir, 
junto com outras pessoas, excluin-
do o egoísmo, é uma existência co-
munitária longe do racismo e poli-
centrismo. Aferir que no Ubuntu, 
segundo a perspectiva de Nogueira, 
temos a existência definida pela exis-
tência de outras existências: eu, tu e 
nós existimos, porque tu e os outros 
existem, na medida em que tem um 
sentido de acolhimento e colabora-
tivo da existência humana, não só 
na sua dimensão individual, mas 
também colectiva (2012, p. 147). 
Isso desvela a importância que o in-
divíduo, enquanto sujeito singular, 
ocupa na comunidade e na constru-
ção de sentido da humanidade para 
o bem-estar de todos. 

O Ubuntu aparece como um prin-
cípio que recomenda que se trate os 
pares do campo de pensamento com 
igualdade de respeito e nunca como 
objectos. Esse mesmo princípio se 
estende aos campos de conhecimen-
to, que devem ser tratados com res-
peito e com ética. Nesta perspetiva, 
Mazrui, Ajayi, Tshibangu e Bohen 
destacam o papel dos pensadores  
e inventores individuais africanos,  
a partir do seguinte argumento: 

Dois traços da ciência tradicional são 
notáveis. Primeiramente, o papel dos 

pensadores e inventores individuais 
estava subordinado aquele desem-
penhado pela sociedade, como um 
todo, em respeito à elaboração do 
saber e das capacidades no seio da 
cultura. A perda de autonomia e so-
berania própria ao período colonial 
não podia, por conseguinte, senão 
desencadear profundas repercussões, 
no transcurso do desenvolvimento  
e da maturação deste saber. Em se-
gundo lugar, as sociedades tradi-
cionais não distinguiam os saberes 
ao considerá-los como produtos da 
razão, da experimentação, da ima-
ginação ou da fé. Não havia dico-
tomia entre a ciência e a religião,  
a ciência e a filosofia, ou a ciência e a 
arte. O conhecimento científico não 
se reduzia a abordagem quantitativa 
e mecanista. A ciência ocidental não 
pode, contudo, apreciar o método 
ou o valor da ciência tradicional na 
África, antes de atingir o estádio da 
relatividade, durante o qual ela to-
mou como objecto (…) principal de 
estudo, não mais entidades discretas, 
mas as complexidades da natureza  
e do universo, e iniciou, por esta mes-
ma ocasião, o requestionamento dos 
paradigmas ocidentais do progresso e 
do desenvolvimento (2010, p. 766). 

Sendo assim, a ideia chave do ubun-
tu consiste em dar visibilidade à éti-



105

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

ca de nós, presente nas experiências 
e vivências do dia-a-dia, constatando 
como essa presença é marcante na 
formação identitária do povo afri-
cano, dando destaque ao papel dos 
pensadores e inventores africanos 
como produtores de saberes, por um 
lado e, por outro, essa ausência de 
dicotomia registada entre a ciência  
e a religião, a ciência e a filosofia ou, 
ainda, a arte que ressignificariam os 
valores tradicionais e culturais afri-
canos. Essa ética do ubuntu faz per-
ceber nas entrelinhas os valores que 
contribuem para a compreensão da 
Filosofia Africana, vinculada à re-
presentação do reconhecimento das 
filosofias produzidas pelos filósofos 
africanos, a partir das suas culturas 
que as identificam. 

A concepção dessa ética do Ubuntu 
sustenta todo o percurso da sua prá-
xis filosófica, ressignificando que “eu 
sou porque nós somos”, extrapolan-
do a ideia de um evento específico e 
encontrando cada vez mais espaço na 
Filosofia Africana, com as acções de 
intervenção nas actividades políticas, 
sociais, entre outras. Trata-se, portan-
to, de uma ética apontada como base 
da identidade na diversidade do pen-
samento, fazendo um contraponto à 
visão estereotipada que exclui a Áfri-

ca da práxis da filosofia, da cultura e 
da ética, olhando para os seus povos 
como os sem história nem cultura, 
no fundo sem humanidade, onde se 
esvazia o princípio da justiça como 
virtude humana e como meio-termo, 
tendo em conta o livre arbítrio do 
homem. 

Na visão de Kant, a justiça enquan-
to virtude humana tem como finali-
dade “harmonizar a liberdade de cada 
indivíduo com a liberdade de todos 
os demais pelo facto de ter validade 
entre as pessoas em seus intercâm-
bios mútuo” (2003, p. 141). À luz 
das palavras do autor, considera-se 
que a liberdade é, para Kant, o agir 
com autonomia, ou seja, de acordo 
com os preceitos que estabeleço a 
mim próprio, pois que esta conduta 
dá um valor peculiar à existência hu-
mana: saber escolher com liberdade 
de consciência e responsabilidade. 
Rawls, por seu turno, “se preocupa 
com a finalidade da justiça nas so-
ciedades hodiernas para determinar 
os princípios na linha das teorias do 
contrato social” (2000, p. 12). Isso 
implica que o filósofo está preocupa-
do em defender a dignidade da pes-
soa como sendo um fim e não um 
meio. Aliás, é possível afirmar que 
as liberdades e os direitos iguais para 



106

todos não podem ser sacrificados na 
procura de uma maior justiça social. 
Por esse facto, a finalidade da justiça 
é proporcionar o consenso, a impar-
cialidade e a igualdade, uma vez que 
esta finalidade tenha base na posição 
original. 

Se a ética do Ubuntu é a ressigni-
ficação do que “eu sou porque nós 
somos”, então, é imperiosa a virtude 
da justiça, porque se o fim da justiça 
é fazer o bem, ou ainda, é a cons-
trução de uma sociedade equitati-
va, nesse caso, a partir da ética do 
Ubuntu ressalta-se que dar aos indi-
víduos os seus direitos implica dar-
-lhes emprego e condições de traba-
lho, bem como a importância que 
merecem na sociedade, de modo a 
adequarem-se à sua natureza. Eis a  
razão de Rawls sublinhar que “a jus-
tiça tem como finalidade garantir 
que a estrutura básica da sociedade 
distribua correctamente os bens so-
ciais primários, ou seja, as liberda-
des, as oportunidades, o rendimen-
to, a riqueza e os bens sociais entre 
os cidadãos” (2000, p. 6). Assim, os 
direitos da cidadania permitem ana-
lisar o funcionamento da justiça na 
sociedade, visto que se definem pelas 
necessidades dos cidadãos enquanto 
seres racionais e razoáveis. Por isso, 

promover uma justa igualdade de 
oportunidades é fundamental numa 
sociedade democrática, consideran-
do que faz parte da composição de 
um ideal democrático em prol do de-
senvolvimento social e crescimento 
inclusivo de todos os cidadãos. 

Por esta razão, num mundo onde 
o valor da pessoa, da sua dignidade 
e dos seus direitos, está seriamen-
te ameaçado, silenciado (anulado)  
e comprometido pela tendência 
generalizada de recorrer, exclusiva-
mente, aos critérios da utilidade, do 
lucro e do ter, é importante não se-
parar das suas raízes os conceitos de 
identidade versus diversidade, ética 
e justiça. Aliás, a justiça não é uma 
simples convenção humana, pois, o 
que é justo se determina originaria-
mente não pela lei positiva, mas pela 
identidade profunda do ser humano, 
pois, “eu sou porque nós somos”. É 
nesta óptica que se precisa pensar 
com rigor que se impõe sobre a jus-
tiça, a fim de que o homem não seja 
punido, mas também não se arrogue 
o perfil de bárbaro e vândalo diante 
do outro, na medida em que se eu 
sou o outro também é e, então, nós 
somos seres dotados de essência. 

Nesta ética do Ubuntu, para se 
salvaguardar a pessoa humana com 



107

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

tudo o que ela acarreta, é necessário 
também a busca pelo combate ao 
epistemicídio que apaga a produção 
intelectual do africano e incute nos 
africanos, de modo generalizado, bai-
xas expectativas de que somos iguais 
aos outros e com capacidade de sen-
tir, pensar e agir segundo os parâme-
tros da universalização da ética. 

O epistemicídio é, para além da 
anulação e desqualificação do co-
nhecimento dos povos subjugados, 
um processo persistente de produção 
da indigência cultural: pela negação 
ao acesso a educação, sobretudo de 
qualidade; pela produção da inferio-
rização intelectual; pelos diferentes 
mecanismos de deslegitimação do 
negro como portador e produtor de 
conhecimento e de rebaixamento da 
capacidade cognitiva pela carência 
material e/ou pelo comprometimen-
to da auto-estima pelos processos de 
discriminação correntes no processo 
educativo. Isto porque não é possível 
desqualificar as formas de conheci-
mento dos povos dominados sem 
desqualificá-los também, individual 
e colectivamente, como sujeitos cog-
noscentes. E, ao fazê-lo, destitui-lhe 
a razão, a condição para alcançar o 
conhecimento legítimo ou legitima-
do (Sueli, 2003, p. 97). 

Desse modo, buscou-se, com o 
plano da práxis, dar visibilidade ao 
africano como pensador e produtor 
de conhecimento, autor da própria 
história e cultura, capaz de reposicio-
nar-se, quer do ponto de vista social, 
quer do ponto de vista da promoção 
de mudanças no contexto em que 
vive, buscando a igualdade para si  
e para o outro. Daí que entendemos 
a identidade como diversidade no 
modo de sentir, pensar, agir e de afir-
mar-se eticamente. Trata-se de con-
siderar o africano, não como extre-
midade da humanidade, mas como 
aquele que se revê dentro da huma-
nidade como o são os outros povos. 

A ética do Ubuntu consiste numa 
ideia que centraliza essa ideia de hu-
manidade que é vivida e realizada 
com o outro, alicerçada na coope-
ração, solidariedade, hospitalidade e 
generosidade, opondo-se a um agir 
que coloca o foco na competitivida-
de, no egocentrismo e autoritarismo, 
pressupostos tão conhecidos na redu-
ção do reposicionamento humano do 
outro como aquele que sente e pensa 
diferente. Esta ética procura ressigni-
ficar o mundo, a partir de uma nova 
forma de se olhar para as novas refe-
rências de pensamentos e cosmovisão 
da vida que o africano tem. Ao falar 



108

da cosmovisão, Kashindi apresenta o 
seguinte argumento: 

A vida é considerada, na cosmovi-
são africana, como o valor maior, o 
bem supremo. Quando dizemos que 
ubuntu é a humanidade como um 
valor, a principal alusão que se faz é o 
valor da vida. Uma vez que todos os 
demais valores que expressam ubun-
tu – a generosidade, a solidariedade, 
a partilha, a empatia, a compaixão, 
etc. – ficam sem nenhum fundamen-
to se não servirem para gerar mais 
vida, vivenciar ubuntu é, então, viver 
sempre com valores com o intuito 
de aumentar a própria vida quanto a 
dos outros. Isto é ser muntu, pessoa 
(Kashindi, 2017, p. 19).  

A ética do Ubuntu tem a concep-
ção do mundo que é centrada na 
potência de vida e criação, em que 
os seres se interrelacionam pela coo-
peratividade e os valores éticos são 
compartilhados de forma colectiva 
na comunidade. Nesta medida, cor-
robora-se com o filósofo Alexandre 
do Nascimento quando diz: “A pes-
soa ou instituição que pratica Ubun-
tu reconhece que existe por que 
outras pessoas existem. Reconhece, 
portanto, que existem formas sin-
gulares de expressão de humanidade 
e que as singularidades, como tais, 

têm igual valor” (2016, p. 2). Nes-
sa perspectiva, a intenção é fazer da 
ética do Ubuntu um espaço onde as 
diferentes formas de ser e perceber o 
mundo convivam dentro do respeito 
e da diversidade, através do diálogo 
permanente que promovam o bem-
-estar colectivo e a identidade de cul-
turas – de espaços – é entendida atra-
vés das suas diferenças. Desse modo, 
os africanos deverão apropriar-se de 
conhecimentos que lhes permitam 
reposicionar-se cultural e socialmen-
te, combatendo a filosofia afrocêntri-
ca, a indiferença e o racismo, pois, o 
que interessa é apresentar uma outra 
forma de se filosofar e produzir filo-
sofias, tendo em conta a cultura e o 
contexto. 

Esses pressupostos demonstram o 
sentido de cada filosofia olhar para 
a crença na existência de uma episte-
mologia universal do mundo, perce-
bendo a realidade do que se apreende 
de modo distinto, tendo em atenção 
os valores da sua cultura. Daqui 
ser fundamental a naturalidade na 
interpretação do que se contempla  
e internalizar verdades cristalizadas 
acerca das existências e sobre a práxis 
da ética e do bem nos diversos espa-
ços ao longo dos séculos desta África 
negra. Efectivamente, os efeitos da 



109

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

indiferença e do racismo, ainda hoje, 
ressoam em discursos que produzem 
realidades baseadas em enunciados 
racistas, eurocêntricos, afrocênticos, 
heteronormativos e machistas, que 
instituem verdades, produzem iden-
tidades, recusas, opressões e delimi-
tações de modos de vida. O Ubuntu 
pode, ainda, ser traduzido como “Eu 
só existo porque nós existimos”. E é 
a partir dessa tradução que o africano 
estabelece as suas reflexões filosóficas 
sobre a existência. 

Por sua vez, concepções éticas, on-
tológicas e epistemológicas oriundas 
de produções discursivas não oci-
dentalizadas têm a potência de abrir 
brechas sobre essas verdades instituí-
das, ao produzir outras condições de 
possibilidades de produzir filosofias  
e de vivenciar a práxis do bem, invia-
bilizando o preconceito que durante 
longos séculos ocupou o espaço do 
respeito pela diferença. É imperioso 
que se tenha em consideração como 
problematizar discursos instituídos 
pelo eurocentrismo e ou afrocentris-
mo sobre o que é preceituado acerca 
da ética e produzir um olhar crítico 
a esse paradigma, ao expandirmos 
as reflexões a partir da ética do viver 
africano, na tentativa de reaprender 
sentidos descolonizados para a práxis 
do bem. 

Nesse caso, Ubuntu significa “hu-
manidade para todos”, por ser a de-
signação de uma espécie de “Filosofia 
do Nós”, de uma ética colectiva cujo 
sentido é a conexão com o divino, 
o Sumo Bem, a natureza, as pessoas 
com a vida e os antepassados em 
formas comunitárias. O Ondjango, 
também, é uma filosofia baseada na 
categoria do “nós”, concepção de si 
mesmo como membro integrante de 
um todo social e comunitário, para se 
referir às tradições africanas. Maurice 
Makumba, na sua obra intitulada In-
trodução à Filosofia Africana, nos faz 
compreender que: 

A comunidade não deve ser vista 
como sendo tirânica. Os talentos e as 
contribuições individuais eram mui-
to apreciados e promovidos. A insis-
tência na importância da comuni-
dade deve, de facto, ser considerada 
como estando orientada para facilitar 
a vida dos indivíduos e a salvaguar-
dar a sua liberdade. Uma pessoa que 
tenha um profundo sentido da co-
munidade não andará a infringir a 
liberdade de todos os outros (2014, 
pp. 180-181). 

Essa comunidade é o espaço para a 
construção de um mundo mais hu-
mano e da desconstrução do pensa-
mento, é o espaço ideal para a projec-



110

ção do indivíduo singular e colectivo. 
É nessa comunidade que o africano 
se reencontra intrinsecamente para 
participar na construção do sentido 
de humanidade, onde se reencontra 
consigo mesmo e se realiza como 
um ser existente, onde também se 
encontra com os outros para pensar, 
analisar, sistematizar e projectar o seu 
pensamento e a sua vida individual e 
em grupo. Essa realidade obriga-o a 
viver em comunidade, pois é um ser 
social integrante, na medida em que 
se preocupa com o outro. A hospi-
talidade, a solidariedade, a reciproci-
dade, a partilha e a vida em comum 
são princípios fundamentais da ética 
que se experiencia no Ubuntu e no 
Ondjango. Por isso, no Ondjango, 
o afecto ou o amor está relaciona-
do a uma inclinação natural que visa 
atingir uma perfeição ética pela busca  
e encontro do Bem. No espaço Ond-
jango, o Bem é Nzambi ya Pungo, o 
Sumo Bem e o indivíduo, por par-
ticipação, é chamado a ser bondoso, 
reflexo da sua humanidade. 

Para Bas’Ilele Malomalo (2014), 
o Ubuntu retrata a cosmovisão do 
mundo negro-africano. É o elemen-
to central da filosofia africana, que 
concebe o mundo como uma teia de 
relações entre o divino (Oludumaré/

Nzambi/Deus, Ancestrais/Orixás), a 
comunidade (mundo dos seres hu-
manos) e a natureza (composta de 
seres animados e inanimados). Por 
se apresentar como elemento da tra-
dição africana, o Ubuntu é reinter-
pretado ao longo da história política  
e cultural pelos africanos. Neste âm-
bito, a tradução da ideia filosófica 
que veicula depende de um contexto 
cultural a outro e do contexto da fi-
losofia política e social de cada povo. 

Quanto à ética Ubuntu, Alexandre 
do Nascimento é pragmático ao des-
crevê-lo: 

A Ética Ubuntu oferece uma pers-
pectiva interessante e, do nosso 
ponto de vista, adequada para uma 
definição desse constituir-se colecti-
vamente. Neste sentido, me parece 
importante, pelo activismo político 
que se propõe a organizar a luta por 
e o trabalho na democracia, desde os 
pontos de vista dos que vivem apenas 
das suas actividades e nelas querem 
ser reconhecidos, a aposta e o in-
vestimento num devir Ubuntu dos 
espaços (a serem) tornados comuns 
(2016, pp. 3-4). 

Nesta ética Ubuntu, como no 
Ondjango, encontramos o espaço 
que compreende, simultaneamente, 
o espaço comum, da comunidade, 



111

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

da cultura, da educação e instrução, 
da palavra e, consequentemente,  
o espaço de entidades sobrenaturais.  
O Ondjango é o espaço público 
tradicional da comunidade e como 
centro e vida da comunidade detém, 
ainda, uma outra dimensão, a que 
compreende a área do conhecimento 
e da construção de sentido e da con-
vivialidade (2018, p. 11). Significa 
que o Ondjango garante o espaço de 
encontros e inter-relações por desem-
penhar um papel determinante na 
práxis da comunidade. É nele que se 
desenvolvem actividades individuais 
e colectivas. A existência desse espa-
ço, por conseguinte, está relacionada 
directamente com a formação de uma 
cultura agregadora e compartilhada 
entre os seus membros. O Ondjango 
como espaço é lugar de representação 
e de expressão individual e colectiva, 
isto é, esse espaço é pertença de todos 
os membros da comunidade. 

A grosso modo, diríamos que o 
Ubuntu é a essência de se ser uma 
pessoa, significa que ‘somos pessoas 
através de outras pessoas’, que ‘não 
podemos ser plenamente humanos 
sozinhos’, que ‘somos feitos para a 
interdependência’ e complementari-
dade. Praticar o Ubuntu é, pois, ‘estar 
aberto e disponível aos outros’ e ‘ter 

consciência de que faz parte de algo 
maior e que é tão diminuída quanto 
seus semelhantes que são diminuí-
dos ou humilhados, torturados ou 
oprimidos’. Desse modo, a pessoa ou 
instituição que pratica Ubuntu reco-
nhece que existe por que outras pes-
soas existem. Reconhece, pois, que 
existem formas singulares de expres-
são de humanidade e que as singu-
laridades, como tais, têm igual valor. 

Na ética Ubuntu e na filosofia do 
Ondjango, portanto, encontram-se 
os critérios que conduzem à eman-
cipação do pensamento filosófico. 
Essa emancipação resulta da valoriza-
ção da identidade na diversidade da 
pessoa humana (africana), que não 
é coisificação, mas dono do seu pró-
prio destino. A África deve tornar-se 
espaço de confronto de ideias e de 
problematização de tudo o que cons-
titui o fundo da questão que impede 
a sua emancipação em tornar-se um 
espaço de pensamento sólido e de 
construção de sentido humano, livre 
de qualquer coisificação e arbitrarie-
dade. 

Aferir que a identidade não é toma-
da do ponto de vista da diversidade 
de pensamento, então, é entendida 
como conflito, recusa e negação, 
pode gerar confrontos e guerras en-



112

tre os homens por causa do descenso. 
Nesse confronto, é necessário ir às 
origens, ou seja, aos princípios ori-
ginários da cultura dos povos, uma 
vez que esta é, também, depois do 
próprio homem, o fundamento do 
pensamento e da arte. É o ser huma-
no que dá a categoria a si, que atribui 
as categorias às coisas e as interpreta, 
elevando a sua alma. 

A ética Ubuntu é, portanto, um 
profundo sentimento de humanida-
de presente no africano que promul-
ga a ideia de que ‘nós só existimos, 
porque os outros existem’, e que co-
munga de que somos inteiramente 
dependentes uns dos outros, por isso, 
nesta perspectiva, exclui-se a ideia de 
eles ou outros, e aponta-se a ideia de 
nós, por estar subjacente em uma fi-
losofia de “nós”, que sem os outros 
teríamos um vazio, ou seja, faltaria a 
dimensão da complementaridade. 

Educação, Ética e Cidadania 
É urgente educarmos eticamente 

o homem para o humanizar, para 
que em tudo aja com racionalidade 
e deixe o seu estado natural e bárba-
ro. A educação tem uma finalidade  
e Platão espelha-a do seguinte modo: 

A educação possui uma finalidade: 
a prática do bem. E o bem está as-
sociado à sabedoria enquanto busca 

da verdade. O amor pela sabedoria e 
pela verdade possibilitará que o bem 
seja praticado. Eis o objetivo supre-
mo da educação. A questão que se 
coloca é justamente esta: como pro-
porcionar uma educação que possi-
bilite ao homem conhecer e praticar 
a bondade? A educação é esta pos-
sibilidade de o homem transcender 
a sua própria natureza, carregada de 
medos, fugas e receios, complexos 
malditos e amaldiçoados (Platão, 
2012, p. 5). 

Significa que o que caracteriza um 
bom cidadão é a garantia do bem do 
ser humano que se manifesta no seu 
ser e agir, para viver no bem e na ver-
dade, porque a procura da verdade é 
uma disposição natural do homem. 
Efectivamente, quando a educação 
não procura o bem na sociedade, 
implica que, nesta comunidade, so-
mente existe a educação como teo-
ria e não o bem da educação como 
prática. Daí que o cidadão deve ser 
chamado sempre à razão e à respon-
sabilidade para abdicar a violência 
no seu agir. 

É necessário e urgente dotá-lo de 
educação ética e racional, uma vez 
que “o homem pode escolher entre 
a razão e a não-razão” (Well, 2012, 
p. 86). Na verdade, se ele escolher 



113

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

a partir do seu estado natural, agi-
rá com violência que é o seu estado 
normal, dominado pela animalida-
de. Mas se for educado, saberá es-
colher o que é útil e bem para ele 
e para o outro, saberá combinar as 
suas acções entre direitos e deveres. 

A educação ética e racional no cida-
dão deve ser o começo do começo de 
qualquer educação que se deve cha-
mar educação social, política e hu-
mana. No entanto, em boa política, 
numa verdadeira política, o cidadão 
torna-se cidadão quando age e parti-
cipa politicamente nas acções políti-
cas. Contudo, este seu agir pode ser 
racional ou violento, activo ou passi-
vo (Artur, 2018, p. 33). 

Pelo seu livre-arbítrio, o cidadão 
tende a fazer escolhas entre aquilo 
que considera útil ou bom para si  
e para a sociedade, o bem que edifi-
ca o próprio homem e a sociedade, 
ou aquilo que o aprisiona e o destrói, 
o que lhe retira a dimensão humana e 
que o torna escravo dos seus próprios 
actos. A educação social deve ser a 
chave que determina os valores que 
norteiam qualquer modelo de edu-
cação que uma sociedade implemen-
ta para a construção do homem e o 
bem-estar dos cidadãos, na medida 
em que o bem da educação, tal como 

a educação do bem, deverá humani-
zar o homem. Neste sentido, Artur 
defende que o “bem da sociedade  
e a sociedade do bem são dois va-
lores diversos da mesma educação 
social do homem. Há o bem racio-
nal, onde há uma educação da cons-
ciência e liberdade da consciência ra-
cional do bem” (Artur, 2018, p. 39). 
Significa que 

o bem como critério da educação 
social deve-se manifestar como bem 
ético, humano e racional (…). O 
bem ético e a educação social devem 
coincidir sempre. Quando a educa-
ção social não manifesta o bem éti-
co na sociedade, significa que, nesta 
sociedade, somente existe a teoria da 
educação social e não a educação do 
bem, porque o agir de cada homem 
é que manifesta o bem da educação 
(Artur, 2018, p. 39-40). 

O bem como critério da educação  
social deve determinar o modo de ser 
e de agir racional do homem edu-
cado e humanizado. Só o homem 
humanizado é capaz de humanizar 
outro homem e criar harmonia so-
cial ou construir a educação social 
e o bem social. Sobre o bem social 
e a educação social, Artur argumen-
ta: “Se o bem é a reflexão humana  
e racional que se manifesta no ser do 



114

homem, a educação social é o funda-
mento deste bem humano e racional. 
O bem social e a educação social de-
vem coincidir na ética social do ho-
mem. O bem como fundamento do 
mal deve dirigir o agir do homem” 
(Artur, 2018, p. 42). Percebe-se que 
a educação social enquanto educação 
do bem,deve estar na consciência 
do cidadão para o bem da sociedade 
com a intenção de fazer e não fazer 
tudo aquilo que as normas facultam,  
uma vez que a educação possibili-
ta ao cidadão, diante de diferentes 
indivíduos, ter uma conduta válida. 
Dito de outro modo, numa comu-
nidade com cânones éticos, políticos  
e jurídicos, a educação social deve ser 
encarada como o fio condutor para 
o trampolim de valores de qualquer 
tipo de educação. A educação políti-
ca e social é uma necessidade impe-
riosa que se impõe para a construção 
de uma sociedade sã e de cidadãos 
livres e responsáveis. 

Se a educação política e social do 
homem político consiste em fazer 
do homem político o homem ético  
e humano, [então, o] homem po-
lítico competente é o homem que 
integra a dimensão ética na política 
e a dimensão política na ética. No 
homem político-racional e humano, 

a política da ética deve ser a ética da 
política. O homem político como 
humano ético e humano deve ser a 
inteligência política de um Estado 
político. Igualmente, o homem po-
lítico não-ético e desumano deve re-
conciliar-se com o homem político-
-ético e humano para que o seu agir 
político, enquanto político homem, 
tenha sentido ético e humano (Artur, 
2018, p. 107). 

O filósofo faz compreender que a 
educação política possibilita ao ho-
mem político não ser egoísta, sendo 
ele a razão do ser moral de um povo. 
Aliás, toda a política que se quer não 
egoísta promete a todos os seres hu-
manos a felicidade, a satisfação, a 
obtenção do seu lugar natural numa 
sociedade perfeitamente organizada. 

A dimensão ética, portanto, im-
plica autonomia e racionalidade 
da parte do cidadão. A autonomia 
e a racionalidade remetem para a 
dimensão dialógica. Dito de outro 
modo, os valores apontados remetem 
para a disponibilidade dialógica entre 
o cidadão (governado) e o governan-
te (cidadão), para a construção do 
bem-estar e justo, o bem-comum. 
Assim, “o homem político não pode 
pensar apenas o pensado político vio-
lento ou desumano, mas deve pensar 



115

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

também o pensante político ético  
e humano” (Artur, 2018, p. 107). 
Implica que se é a acção que demons-
tra o ser do ser do homem, quando 
se é o que não se é, neste sentido, 
o pensante político ético e humano 
deve ser a compreensão racional do 
homem pensado político e violento 
no seu agir político, tanto no seu ser 
ético-político-humano, tanto no seu 
agir não-ético, político-desumano, as-
sim, o homem político violento é pen-
sado pelo homem político racional. 

Entre cidadão governante e cida-
dão governado, quem é o primeiro 
violento? É o homem. Pois, o ho-
mem, por natureza, é um ser violen-
to em potência.  O “homem é lobo 
do outro homem”, defende Thomas 
Hobbes e, para Aristóteles, o homem 
é um animal político. Kant defende, 
porém, que “o homem é a única cria-
tura que precisa ser educada” (1999, 
p. 11). Sublinha, ainda, que a disci-
plina ou educação transforma a ani-
malidade em humanidade. É eviden-
te que o homem não se pode tornar 
um verdadeiro homem senão pela 
educação (Kant, 1999, p. 15). Nes-
te sentido, o homem sem educação 
é um problema político e social. Por 
seu turno, Rousseau afirma que “nas-
cemos fracos, precisamos de força, 

nascemos desprovidos de tudo, temos 
necessidade de assistência, nasce-
mos estúpidos, precisamos de juízo. 
Tudo que não temos ao nascer, e de 
que precisamos como adultos, é-nos 
fornecido pela educação” (1992, p. 
10). Assim, a educação deve pautar 
para mudanças, sendo, então, uma 
educação livre e responsável, crítica  
e acima de tudo amorosa, uma vez  
que é com estes elementos que o ho-
mem consegue se mover para cons-
truir o seu próprio mundo. Isto reme-
te para o desvelamento da finalidade 
da verdadeira educação do homem. 
A este propósito, Rohden afirma: 

A verdadeira educação não tem outra 
finalidade senão essa: ela deve estabe-
lecer a perfeita harmonia e equilíbrio 
entre o ego mental e o Eu espiritual, 
porque a educação, de acordo com a 
filosofia, tem por fim realizar o ho-
mem integral. O homem integral 
não é unilateralmente espiritualista, 
nem unilateralmente mentalista – 
menos ainda materialista. O homem 
integral é uma perfeita harmonia de 
ser e agir, de todos os componentes 
da sua natureza (2005, p. 52). 

Neste caso, a educação deverá guiar 
o homem para promover um equilí-
brio saudável entre a mente (ego) e o 
espírito (Eu), para que seja possível 



116

a sua auto-realização como ser hu-
mano integral e este homem integral 
tenha a capacidade de manter uma 
ligação única de forma espiritual  
e mental, e não se torne simplesmen-
te num homem materialista, porque 
isso o desviaria da sua verdadeira na-
tureza. E para não se desviar da sua 
natureza, ele deve desenvolver uma 
saudável harmonia entre o ser e o  
agir, para manter o equilíbrio e con-
tinuar a desenvolver-se como um ser 
humano auto-realizado integral-
mente. Rohden defende também 
que o fim da educação consiste em 
“criar o homem integral, o ego ins-
truído integrado no Eu educado” 
(2005, p. 29). O homem deve ser 
educado integralmente e o seu Eu 
deve preceder ou dominar o ego, 
para que não se desvie facilmente da 
sua verdadeira natureza, seja capaz de 
regular o seu comportamento, trate 
o outro com amor, verdade, justiça 
e respeito, para que seja responsável 
nas suas acções. 

Nesta conformidade, a educação 
ética e político-racional deve ser o 
instrumento basilar para transformar 
o homem do estado de natureza (vio-
lento) para o homem do estado da 
sociedade civil, conduzido pelas leis 
naturais e humanas. Para Hobbes, o 

“estado de natureza fora da sociedade 
civil é um estado de guerra” (2002, 
p. 33), daí a violência que, às vezes, 
transparece na sua acção política. 
Esta violência cria a instabilidade po-
lítica e social. Na filosofia de Hobbes, 
a instabilidade social é um dos gran-
des problemas da sua abordagem po-
lítica. O filósofo revela que “o medo 
da opressão predispõe os homens à 
antecipação ou a buscar ajuda na 
associação, pois não há outra manei-
ra de assegurar a vida e a liberdade” 
(Hobbes, 2003, p. 87). A opressão 
vem dos inimigos que lutam para 
alcançar a melhor vida, visto que o 
homem desde os tempos remotos 
sempre procurou se defender diante 
dos seus invasores. Hobbes adverte 
que, por “natureza, todo homem 
procura o seu próprio interesse e be-
nefício” (2003, p. 163), porque a na-
tureza deu ao homem uma liberdade 
de fazer tudo quanto quiser fazer sem 
permissão de ninguém. O homem, 
neste estado, tem o livre-arbítrio para 
escolher o que lhe agrada sem pensar 
no outro. Por isso, o estado de na-
tureza, na compreensão de Hobbes, 
conduz à instabilidade social entre os 
cidadãos. 

Ao contrário do estado de nature-
za, Hobbes propõe a sociedade civil 



117

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

que é regulada por leis civis. A socie-
dade civil tem como objectivo asse-
gurar os direitos naturais do homem. 
Por isso, ele entende que o Estado é a 
paz e a defesa de todos os cidadãos e 
esta segurança só será garantida com 
a ajuda dos governantes ou pelas leis 
civis legisladas pelo soberano (2003, 
p. 152). Na verdade, o estado dos 
homens fora da sociedade civil é um 
estado de guerra, onde os homens 
caem, naturalmente, em discórdia, 
por existir escassez de recursos. O 
uso da força entre os homens, a ri-
validade pela competição e competi-
ção causa a escassez de tudo, aponta 
Hobbes (2002, p. 33). 

Por seu turno, Locke entende o 
estado de natureza como um estado 
em que o homem tem a perfeita li-
berdade entre os homens, onde cada  
um tem uma perfeita liberdade de es-
colher o bem ou o mal, o justo ou o 
injusto (Locke, 1998, pp. 381-382). 
Neste estado, o homem é livre de fa-
zer a sua escolha, diferente da visão 
de Hobbes, uma vez que, para ele, o 
estado de natureza do homem é mau, 
onde há sempre guerra entre os ho-
mens. 

Nesta perspectiva, Hobbes faz per-
ceber que o homem, no seu estado 
natural, é mesmo cruel, odioso, in-

vejoso que procura injustiçar o seu 
semelhante na busca dos seus lucros 
ou interesses pessoais (2003, p. 146). 
Assim, tendo em consideração esta 
premissa, defende-se que o homem 
contemporâneo deve lutar para não 
cair no estado de natureza, que é o 
estado de barbaridade, que destrói 
as sociedades, porque só pensa em si 
próprio. Enfim, para os homens pas-
sarem do estado de natureza ao esta-
do de sociedade é necessário instituir 
um poder comum, para mantê-los 
em respeito, para dirigir as suas ac-
ções para o bem comum. E a única 
maneira de edificar um tal poder co-
mum é os homens conferirem todo o 
seu poder e força a um homem, ou a 
uma assembleia de homens, que pos-
sa garantir o bem-estar da sociedade. 

Hobbes prova que o “estado de na-
tureza fora da sociedade civil é um 
estado de guerra” (Hobbes, 2002, p. 
33). Contudo, Rousseau contraria a 
perspectiva do seu contemporâneo. 
Para ele, “o homem é naturalmen-
te bom, mas a sociedade o deprava” 
(Rousseu, 2017, 277). A partir des-
sa ideia, se pode compreender que o 
estado de natureza do homem, para 
Rousseau, é construtivo e organiza-
cional onde o ser humano pode viver 
em paz sem nenhuma guerra entre 



118

eles. Mas no entendimento de Hob-
bes, o estado de natureza é marcado 
pela “competição pela riqueza, a hon-
ra, o mando e outros poderes levam 
à luta, à inimizade e à guerra, porque 
o caminho seguido pelo competidor 
para realizar o seu desejo consiste em 
matar, subjugar, suplantar ou repelir 
o outro” (Hobbes, 2003, p. 86). As-
sim, percebe-se que a instabilidade 
social é fruto da natureza humana, 
na medida em que cada um procura 
satisfazer os seus próprios desejos. 

É, neste sentido, que Locke sus-
tenta que o estado de natureza põe 
os homens numa liberdade perfeita 
para regular as suas acções e dispor 
das suas posses e pessoas do mun-
do como julgarem o bom e o mau 
(1998, p. 382). Porém, Hobbes con-
traria esta visão de Locke, ao defen-
der que no “estado de natureza todos 
os homens têm desejo e vontade de 
ferir, mas que não procede da mesma 
causa, por isso não deve ser conde-
nado com um igual vigor” (Hobbes, 
2002, p. 29). Assim, a noção de na-
tureza em Hobbes visa a negativida-
de da estabilidade humana, na busca 
do interesse particular ou pessoal, na 
procura do seu bem-estar singular, 
sem olhar pela colectividade, isto é, 
não no bem comum. 

Para Montesquieu, “o estado de na-
tureza distinguiu os homens pela for-
ça e pela razão, e não colocou outro 
termo a seu poder a não ser esta força 
e esta razão” (1996, p. 272). Nesse 
estado, o homem torna-se ambicio-
so, egoísta, invejoso, odioso, arrogan-
te, desonesto, apenas quer o seu auto 
enriquecimento, concentrando o 
bem comum em torno de si. Tal ati-
tude desfavorece os outros e provoca 
a instabilidade política, económica e 
social. 

Neste cenário, Filipe defende uma 
educação flexível que deve ter em 
conta a realidade humana e o con-
texto cultural (2018, p. 136), por 
isso, não deve ser dissociada da natu-
reza antropológica do indivíduo, de 
modo que o seu estado de natureza 
seja orientada para o estado social, na 
medida em que procura incutir no 
homem o sentido de responsabilida-
de ético, político e social. 

O estado de natureza é o modo de 
ser que caracterizaria o homem antes 
do seu ingresso no estado social ou 
estado civil, na ausência de um poder 
comum que imponha uma ordem. 
Na compreensão de Habermas, “a 
sociedade civil compõe-se de movi-
mentos, organizações e associações, 
os quais captam os ecos dos proble-



119

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

mas sociais que ressoam nas esferas 
privadas e estas condensam e trans-
mitem alguns problemas inerentes a 
vida pública, a seguir, para a esfera 
pública política” (1997, p. 99). En-
tende-se que no estado social ou esta-
do civil o cidadão exerce o seu direito 
de manifestação por não encontrar 
satisfação no discurso político do 
político não ético e racional ou na 
própria acção do político não ético  
e racional. 

A dimensão ética não serve de base 
somente às relações humanas mais 
próximas, pois, ela também trata das 
relações sociais dos homens, na me-
dida em que alguns filósofos conside-
ram a ética como a base do direito ou 
da justiça, isto é, das leis que regulam 
a convivência entre todos os mem-
bros de uma sociedade. 

O filósofo alemão Leibniz (1646-
1716) considera que o direito e as leis 
decorrem de três preceitos morais bá-
sicos: não prejudicar ninguém; atri-
buir a cada um o que lhe é devido; 
viver honestamente. Dito por outras 
palavras, a ética orienta também o or-
denamento jurídico das nações. Por 
conseguinte, orienta também a polí-
tica ou a esfera política, a esfera pú-
blica e a esfera privada. Compreen-
de-se, portanto, que a dimensão ética 

do cidadão educado e honesto que 
contesta contra políticas sociais in-
justas, deve apelar à responsabilidade 
ético-política dos governantes e dos 
governados, de modo a evitar acções 
violentas ou não éticas no decorrer da 
manifestação. Eticamente, o cidadão 
deve optar sempre por uma atitude 
ético-moral, porque a ética não serve 
de base somente às relações humanas 
mais próximas, pois ela também tra-
ta das relações sociais entre os seres 
humanos. A educação ética e cidada-
nia é, portanto, um dos pilares que 
cria laços de confiança entre os pares 
para a construção do sentido de hu-
manidade, a partir do agir coerente 
do cidadão, independentemente se é 
governante ou governado, do ponto 
de vista político. 

O Cidadão e o Agir Político  
vs Construção de Humanidade 

Em que pode consistir o agir polí-
tico do cidadão? Recorremos ao filó-
sofo Artur Pina para respondermos 
esta questão: “O agir político de um 
cidadão não seria instrutivo, mas 
educativo. Uma educação instrutiva 
num cidadão não colhe os valores 
fundamentais da justiça e da liber-
dade. Mas a educação, enquanto di-
fere da instrução, conduz o cidadão 



120

a reflectir sobre o sentido e o signi-
ficado da sua vida política” (Artur, 
2018, p. 25). Este argumento escla-
rece que é preciso que a ética seja 
fundamentada humana e racional-
mente, à luz de um imperativo uni-
versal, para que pela educação sólida 
e responsável, o cidadão participe 
na reconstrução de uma sociedade 
assente na ética e na racionalidade 
e não na violência, quer nos discur-
sos políticos bem como no sentir, no 
pensar e agir político.

Maria Pires, na sua obra intitulada 
Ética e Cidadania. Um diálogo com 
Adela Cortina, reflecte sobre a ética 
cívica como ética dos cidadãos. Nesta 
reflexão, a filósofa portuguesa defen-
de que a ética cívica “não determina 
conteúdos, mas procedimentos que 
possibilitem encontrar princípios  
e normas válidas e possam servir 
de orientação na vida quotidiana  
e nas decisões individuais e colecti-
vas” (2015, p. 62). A autora ressalta a 
necessidade de as instituições sociais 
desvelarem fórmulas que a partir de-
las se pode estabelecer um sistema 
de regras e de normas autênticas, 
que qualquer homem deve observar, 
tanto no plano individual como no 
colectivo ou social. O cidadão deve 
reconhecer e aceitar o carácter essen-

cial da normatividade da consciência 
humana, pois, ele é um ser moral 
que, nas decisões voluntárias, não 
tem unicamente o interesse próprio, 
mas também o dos outros homens. 
Sobre a ética cívica, ela argumenta o 
seguinte: 

A ética cívica configura-se, assim, a 
partir da ideia de um novo sujeito 
moral em que a autonomia envolve 
obrigatoriamente a intersubjectivi-
dade, o reconhecimento do outro no 
seu ser concreto e diverso, a abertura 
à alteridade (…). Coloca-se, deste 
modo, a obrigação de pensar e reflec-
tir em conjunto sobre o que será o 
correcto e o justo e, assim, encontrar 
possíveis respostas para as dificulda-
des da vida colectiva (Ibidem, p. 63). 

Agir segundo a ética cívica, implica 
construir um projecto em conjunto. 
E isto só se torna possível se o homem 
agir a partir do valor moral e racional. 
Neste sentido, Artur esclarece que o 
“homem racional nega a violência 
por meio da razão e através da razão 
(…). Por isso, se o mal político deve 
ser vencido (…), compreendendo o 
mal político como violência política, 
a violência política deve ser vencida 
pelo cidadão, através da razão ética e 
política” (2018, p. 26). A ética cívica 
articula-se com a cidadania. Diz, so-



121

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

bre isto, Maria Pires: “Articular ética 
com cidadania é, obviamente, cruzar 
o ético com o político” (2015, p. 65). 
Quer dizer que, se o que determina 
o agir do cidadão são as leis naturais  
e políticas, neste caso, conectar a éti-
ca com a política é moldar o agir do 
político sob bases éticas, para dife-
renciar as boas leis políticas das más 
leis políticas, porque o cidadão polí-
tico e ético é o ser humano educado, 
quer para o bem social como para o 
bem racional. 

A dimensão da cidadania, nos re-
mete a levantar uma questão ontoló-
gica: Qual é a essência de um cidadão 
numa sociedade? “Na verdade, se a 
essência de um cidadão numa so-
ciedade consiste em ser e agir como 
ele próprio é, enquanto conhecedor 
e possuidor de direitos e deveres 
ser um verdadeiro cidadão significa 
ser livre” (Artur, 2018, p. 31). En-
tão, se ser cidadão é ser livre, qual é 
o seu papel na sociedade? A resposta 
a esta pergunta, Artur enfatiza que, 
“o verdadeiro papel de um cidadão 
na sociedade deve consistir em que-
rer construir uma sociedade justa, 
uma sociedade onde todos devem ser 
chamados cidadãos livres, tanto no 
agir como no falar, onde a liberdade 
de expressão e o pensar livres devem 

identificar a mesma sociedade como 
livre” (Idem). Por isso, na perspectiva 
da ética, “o agir político do autêntico 
cidadão político nunca aceitará leis 
irracionais que ajam contra o ho-
mem racional (…). Numa palavra, 
nunca aceitaria leis desumanas para 
humanos, leis não-éticas e justas para 
o homem ético” (Ibidem, p. 33). 
Esta seria a lógica que conduziria o 
homem para a construção do sentido 
da verdadeira humanidade. 

Assim, do ponto de vista filosófico, 
rebelar-se contra as leis injustas e de-
sumanas pode ser de forma pacífica 
ou violenta. Se a ética trata do Bem 
e do Mal, como classificar a rebelião? 
A rebelião pode ser classificada como 
uma actividade pacífica enquanto 
for exercida de um modo pacífico na 
busca de consensos entre os dissen-
sos. Mas também pode ser conside-
rada como uma actividade violenta 
por parte do cidadão que exerce a re-
ferida rebelião, uma vez que esta é o 
desvelamento das reclamações dos ci-
dadãos feita à esfera política, por não 
cumprimento das políticas sociais ou 
da práxis de uma política injusta. 

Do ponto de vista ético-filosófico, 
questiono se a rebelião é um impera-
tivo categórico ou hipotético? A re-
belião deve ser feita à luz da respon-



122

sabilidade ética e moral, pois, a ética 
tem como fundamento a virtude; 
a virtude pode e deve ser adquirida  
e desenvolvida pelo exercício do valor 
moral em si, tendo em conta a auto-
nomia da vontade do cidadão. Para 
Kant, “a autonomia da vontade é o 
único princípio de todas as leis mo-
rais e dos deveres a elas conformes; 
pelo contrário, toda a heteronomia do 
livre arbítrio não só não funda ne-
nhuma obrigação, mas opõe-se antes 
ao princípio da mesma e à moralida-
de da vontade” (1997, p. 45). Deste 
modo, se pode dizer que a vontade 
é concebida como independente de 
condições empíricas e, consequen-
temente, como vontade legítima, 
determinada pela simples forma da 
lei. Daí resulta as situações em que 
o indivíduo está sujeito a forças que 
escapam à sua vontade livre e racio-
nal. Por isso, toda a lei deve orientar 
o homem a distinguir as boas acções 
das más acções, por meio da lei natu-
ral, pois que a lei moral exprime tão 
somente a autonomia da razão por 
ser a condição de todas as máximas. 

Então, cultivar a virtude através 
da autonomia da vontade e racional, 
por meio do livre arbítrio ou em es-
colher o que fazer e do hábito, tem a 
ver com o praticar boas acções. Para 

Aristóteles, a virtude, assim, está li-
gada ao hábito de praticar boas ac-
ções, mas ele enfatiza que a virtude 
é consequência da disposição do ho-
mem, da sua escolha racional, da sua 
autonomia para praticar estas boas 
acções. A virtude é o justo-meio, o 
meio-termo entre dois vícios, entre 
duas acções morais contrárias, radi-
cais e extremas. Por isso, toda acção 
moral almeja um fim (2002, p. 98). 
E para cada fim e cada objectivo que 
é traçado, deve desvelar e representar 
um bem para o cidadão ético-políti-
co e racional. 

O nível de participação política do 
cidadão racional enquanto ser racio-
nal político deve ser um nível muito 
humano e responsável na politização 
dos conteúdos discutidos. Na ver-
dade, a consciência da racionalida-
de política de um cidadão político 
consciente e ético deve manifestar 
também o seu nível participativo na 
política consciente e racional. Se há 
políticas e políticos por falta da polí-
tica e do político, o cidadão político 
consciente e racional deve pautar por 
uma política racional que converge 
com critérios éticos e racionais (Ar-
tur, 2018, p. 27). 

Do exposto, argumenta-se que 
como em certas sociedades prevalece 



123

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

um certo “maquiavelismo” na políti-
ca pelo facto de não considerar várias 
vezes o cidadão segundo a sua natu-
reza, neste sentido, o nível de parti-
cipação na esfera política deve ser de 
forma ética, racional e humana. As-
sim, uma política baseada na violên-
cia ou barbaridade, isto é, sem ética 
nem racionalidade no seu agir, leva 
o cidadão ético-político e racional a 
uma certa indiferença político-social. 
Este argumento pode ser justificado 
a partir da determinação da vontade 
mediante a lei moral, tendo em conta 
os motivos da razão pura prática em 
Kant: 

O essencial de toda a determinação 
da vontade mediante a lei moral é 
que ela, como vontade livre, será 
determinada unicamente pela lei, 
por conseguinte, não apenas sem a 
cooperação das impulsões sensíveis, 
mas até com a rejeição de todas elas 
e com a exclusão de todas as inclina-
ções, enquanto elas se poderiam opor 
àquela lei (1997, p. 88). 

Ora, se o homem praticar uma ac-
ção moral, por exemplo, a honestida-
de, faz sentido que esta acção tenha 
uma finalidade e represente para o 
homem um bem. Existem inúmeros 
e incontáveis bens, mas que o maior 
bem para os seres humanos é a fe-

licidade, pois, todos os outros bens 
visam, de um modo directo ou indi-
recto, à felicidade. O exercício da ci-
dadania exige do cidadão, não só di-
reitos, mas também o outro lado da 
medalha, o dever, a responsabilidade 
política, o respeito pela Constituição, 
o respeito pela coisa pública e priva-
da, entre outros bens, pois, às vezes, 
o próprio cidadão, ao reivindicar os 
seus direitos, vandaliza os bens públi-
cos e privados que ele mesmo exigiu 
para que o Estado construísse. 

Conclusão
Do estudo apresentado, o foco 

principal consistiu em se fornecer 
uma base teórica sobre o cidadão go-
vernado, enquanto cidadão insatis-
feito, tendo em vista o seu carácter 
ético, político e racional, de modo 
que exija os seus direitos nos cânones 
da ética, porque promover uma ver-
dadeira justiça social não é somente 
tarefa do Estado, mas também do ci-
dadão através do seu comportamen-
to voluntário, uma vez que a doutri-
na privilegia a acção como meio de 
conhecimento, ou seja, preconiza a 
participação activa na vida política  
e social. 

Neste sentido, este ensaio tem como  
premissa que o homem, por natu-



124

reza, é um ser violento em potência. 
Vai ao encontro da premissa de Hob-
bes, que defende que o homem é o 
lobo do outro homem e que também 
é um animal político. Considerando, 
tal como Kant defende, que “o ho-
mem é a única criatura que precisa 
ser educada”, este artigo considera 
que a verdadeira educação é a trans-
formação da animalidade em hu-
manidade. Neste sentido, o homem 
sem educação efetiva-se como um 
problema político e social. Daqui se 
depreende ser urgente o regresso às 
origens para os cidadãos, com maior 
realce os jovens, para redescobrirem 
os valores que devem nortear o seu 
comportamento e a sua atitude em 
qualquer acção. Os valores podem 
ser encontrados na ética Ubuntu  
e na filosofia do Ondjango, portan-
to, e que se constituem como dire-
trizes que poderão conduzir à eman-
cipação do pensamento filosófico. 
Essa emancipação resulta da valo-
rização da identidade na diversidade 
da pessoa humana (africana), que não 
é coisificação, mas dono do seu pró-
prio destino. Ambos tratam de uma 
maneira de se viver de forma justa, 
pensando no tu e no nós, como uma 
possibilidade de existir, junto com 
outras pessoas, excluindo o egoísmo, 

vislumbrando uma existência comu-
nitária longe do racismo e policen-
trismo. Neste sentido, África deve 
tornar-se um espaço de confronto de 
ideias e de problematização de tudo 
o que constitui o fundo da ques-
tão que impede a sua emancipação  
e tornar-se um espaço de pensamen-
to sólido e de construção de sentido 
humano, livre de qualquer coisifica-
ção e arbitrariedade. Considera-se, 
neste cenário, de que a concepcão 
Ubuntu e a filosofia Ondjango po-
derão ser inspiradores para as novas 
gerações. 

É, de igual modo, urgente a educa-
ção de consciência patriótica, cívica, 
cultural e social. Para se defender a 
pátria e os cidadãos, os bens públi-
cos e privados, é necessário moralizar 
com urgência os cidadãos governan-
tes e os cidadãos governados, para 
distinguirem o fanatismo da cida-
dania, que jamais deverão ofuscar o 
patriotismo e a cidadania e a cons-
trução de uma sociedade mais justa 
e humana.



125

Ét
ic

a 
e 

C
id

ad
an

ia
 p

ar
a 

a 
C

on
str

uç
ão

 d
o 

Se
nt

id
o 

de
 H

um
an

id
ad

e 
em

 Á
fri

ca

Revista de F i losof ia e Cultura

QUE EDUCAÇÃO?

Bibliografia 
ARISTÓTELES (2002). Ética a Nicómaco. 4ª Edição. Editora Imprensa 

Nacional-Casa da Moeda.  
ARTUR, Pina (2018). Convergências Dialécticas entre a Ética e a Política. 

Editora Mayamba. 
CARNEIRO, Sueli Aparecida (2005). A Construção do Outro Como Não-Ser 

Como Fundamento do Ser (Tese de doutoramento, Universidade de São 
Paulo: FEUSP, Brasil).  

CÉU PIRES, Maria do (2015). Ética e Cidadania. Um Diálogo com Adela 
Cortina. Edições Colibri. 

FILIPE, Arminda Fernando (2018). ONDJANGO. Filosofia Social e Política 
Africana. ECO7. 

HABERMAS, Jürgen (1997). Direito e Democracia. Entre Fatacidade e Validade, 
Vol. II. Editora Tempo Brasileiro. 

HOBBES, Thomas (2002). Do Cidadão. 2ª Edição. Editora Martins Fontes. 
_____ (2003). Leviathan. Editora Martins Fontes
KANT, Immanuel (1997). Crítica da razão prática. Trad. Artur Morão. 

Edições 70. 
_____ (1999). Sobre a Pedagogia. Editora UNIMEP. 
_____ (2003). A Metafísica dos Costumes. EDIPRO. 
KASHINDI, Jean Bosco Kakozi (2022). “Ubuntu como Ética Africana, 

Humanista e Inclusiva». Cadernos IHU Ideias/Universidade do Vale do Rio 
dos Sinos. Instituto Humanistas Unisinos. Ano XV, nº 254. 2017. 

LOCKE, John (1998). Dois Tratados Sobre o Governo. Editora Martins Fontes. 
MAKUMBA, Maurice Muhatia (2014). Introdução à Filosofia Africana. 

Tradução de Mário de Almeida. Paulinas. 
MAZRUI, A. Ali; AJAYI, J. F. Ade; TSHIBANGU, Tshishiku; BOHEN, A. 

Adu (2010). “Tendências da filosofia e da ciência na África”. MAZRUI, Ali. 
A. (ed.). História Geral da África, Vol. VIII: África desde 1935. UNESCO, 
761-815. 

MONTESQUIEU (1996). Espírito das Leis. 2ª Edição. Editora Martins 
Fontes. 



126

NASCIMENTO, Alexandre do (2016). Ubuntu como Fundamento. UJIMA  
– Revista de Estudos Culturais e Afrobrasileiros. Número 1, junho /2016  
– ISSN 9999-9999. Disponível em: chromeextension://efaidnbmnnnib 
pcajpcglclefindmkaj/https://www.sentimentanimalidades.net/textos_
ujima/UJIMA_N0_T1_AlexandreDoNascimento.pdf. 

NOGUEIRA, Renato (2012). “Ubuntu Como Modo de Existir. Elementos 
Gerais para Uma Ética Afroperspectiva”. Revista da ABPN, vol. 3, n.º 6, 
147-149. 

PLATÃO (2012). Educação do Homem segundo Platão, 5ª Edição, São Paulo: 
Ed. Paulus.

RAMOSE, Mogobe Bernard (2002). “A ´Ética do Ubuntu”. Tradução de 
Éder Carvalho. Wen, RAMOSE, Mogobe Bernard. The ethics of ubuntu. 
COETZEE, Peter H.; ROUX, Abraham P.J. (eds). The African Philosophy 
Reader. Routledge, 2002, 324-330. 

REPÚBLICA DE ANGOLA (2010). Constituição. Imprensa Nacional. 
ROHDEN, Huberto (2005). Educação do Homem Integral. Martin Claret. 
RAWLS, John (2000). Uma Teoria da Justiça. Tradução de Almiro Pisetta. 

Editora Martins Fontes. 
ROUSSEAU, Jean-Jacques (2017). Emílio ou da Educação. Editora Edipro. 
SHUTTE, Augustine (2001). Ubuntu. Uma Ética para uma Nova África do 

Sul. Cluster Publications. 
WEIL, Eric (2012). Lógica da Filosofia. Tradução de Christina de Malimpensa. 

Realizações Editora. 


